LABORATORIO ARTE DEL VIVERE
MANIFESTO introduttivo

Come ¢ difficile parlare di cio cui piu teniamo. Quante volte a una cena fra amici la
conversazione si mantiene sempre al livello delle banalita, e non perché al tavolo vi siano
persone superficiali. Vince il pudore, che ci trattiene tutti da esporre il nostro pensiero (e
quindi il nostro essere) sugli argomenti fondamentali. Forse per un atavico sentimento di
vulnerabilita e per I’istinto di difendersi da essa. Cosi che alla fine della cena molti si
alzano con un senso di incompiutezza: un’altra occasione sprecata. Forse in tanti lo
sentono, ma nessuno lo dice. C’¢ un perimetro degli argomenti permessi nel corso delle
relazioni umane ordinarie, 1 cui confini sono difficili da oltrepassare.

Il laboratorio (d’ora in avanti, L) vuole venire incontro a questa esigenza, e creare un
consesso di persone disposte a riflettere insieme su cio che per loro piu conta. Il tempio zen
Shinnyoji di Firenze, dove attualmente il L si svolge, ¢ un luogo propizio per tale scopo,
perché ¢ luogo del sacro, inteso (laicamente) come esperienza di cid che va oltre il
quotidiano, come relazione con le potenzialita dell’'umano, come cominciamento, come
confronto con I’eccedenza, come proiezione verso la dismisura, come sconfinamento. Il
tempio zen ¢ ulteriormente propizio, perché intessuto di cultura ed etica buddhista, che per
loro essenza sono favorevoli a generare consapevolezza e, quindi, apertura di vedute sul
mondo. Del resto, quando si tratta di lavorare sulla mente, la pratica della meditazione
come sviluppata da secoli di esperienza buddhista ¢ un elemento di sicuro ausilio.

I L mira a offrire una composizione ambientale (non casuale ma studiata con
attenzione) che renda possibile uscire dal guscio dentro cui I’educazione, le abitudini e le
convenzioni sociali tendono a confinarci.

Gli scopi sono pratici, non teorici. Pierre Hadot ha mostrato come la filosofia del
mondo classico (greco e latino) aveva funzione pratica, e quindi etica, ed era rivolta a
rispondere alla domanda su come vivere, su come affrontare le relazioni fondamentali della
nostra esistenza'. I L intende provare a percorrere qualche passo su questo sentiero, nella
consapevolezza che il sentiero stesso non ¢ gia tracciato ma va aperto volta per volta. Ogni
percorso fatto da altri non ¢ il nostro: ci puo interessare, ci puo ispirare, ma poi sta a noi
disegnare il nostro cammino. Proprio perché il sentiero non € gia tracciato ¢ qui possibile
dire soprattutto dove non vogliamo andare, cio che non siamo e cio che non vogliamo.

Non cerchiamo rinvii a una sfera di comprensione delle cose accessibile solo agli eletti
e/o accessibile a tutti ma non subito e chissa quando. Aspiriamo a ci0 che risulti
comprensibile (e quindi ammissibile) a tutti 1 partecipanti e nell'immediato.

Abbiamo in uggia la ciarlataneria, le promesse miracolistiche (come tali non
mantenibili), 'uso di parole prive di contenuto, la vaghezza. Anche se occorre essere
consapevoli che il discorso vago ¢ veicolo di messaggi emozionali, e quindi ¢ dotato di
fascino e attrattiva, per quanto (con tali modalita) poco desiderabili.

Non ci interessano le speculazioni intellettuali. Pare ovvio: il L € un’officina pratica,
non un’occasione di acculturamento e/o di sfoggio delle proprie conoscenze culturali’.

I1 L non ¢ un luogo dove svolgere una terapia psicologica di gruppo. Chi ha bisogno di
trattare disturbi psichici, benché non sia per cio stesso escluso dal L, € bene che si rivolga a

'V, Pierre Hadot: “Esercizi spirituali e filosofia antica”, Einaudi, 2005; “La filosofia come
modo di vivere”, Einaudi, 2008.

2 Sulla lontananza del sapere filosofico accademico dalla saggezza, v. le parole di un
professore contemporaneo: “Eppure tutti noi insieme [i professori del dipartimento di filosofia di
Venezia|, nei nostri rapporti reciproci, realizziamo una comunita caratterizzata da un tipo di
convivenza lontanissimo da ogni esperienza ispirata alla filosofia o alla saggezza” (L.V. Tarca,
Un’esperienza di filosofia, in R. Madera e L.V. Tarca, La filosofia come stile di vita. Introduzione
alle pratiche filosofiche, p. X).



un professionista. Nel L si viene perché soffriamo tutti del male di vivere, e tutti siamo
mossi dal desiderio di vivere meglio. Questa sofferenza e questo desiderio sono pero stati
normali dell’esistenza e sono diversi dal disturbo mentale in senso tecnico (anche se, a
volte, il confine ¢ incerto e sfumato).

11 discorso sui temi esistenziali conta solo se si traduce in esperienza di vita. L’arte di
vivere non puod essere insegnata, ma solo mostrata, € non vi ¢ una vita che sia uguale a
un’altra. Un pittore ispira un altro pittore, ma il dipinto del secondo non sara mai uguale a
quello del primo. E una catena di relazioni, e non di identificazioni. Quel che piu di tutto
rileva ¢ la verita del vissuto; si ricercano testimonianze di vita, € come in tutte le
testimonianze occorre che il teste sia onesto.

Quindi il L ¢ un luogo complesso perché fatto di persone che si scambiano parole, ma
anche si domandano se, e in che misura, le parole servano alla pratica. Siamo un groviglio
inestricabile di azioni, riflessioni ed emozioni, dove la loro relazione di coerenza ¢
variegata, non lineare, ¢ in poche parole molto complicata. Tanto piu se si pensa che le
parole non veicolano soltanto concetti, ma anche sentimenti ed affetti. Ed anzi, ¢ proprio il
piano delle emozioni quello decisivo nelle scelte di vita (questo spiega perché gli
insegnamenti magistrali hanno cosi scarsi effetti pratici). Tale piano opera sotterraneo
come un fiume carsico, ma fondamentale, durante ogni L.

Ecco allora che 1’accostamento della vita all’arte assume sempre piu senso. Da un lato
per la relazione con i valori della bellezza e dell’unicita e irripetibilita dell’esperienza (sia
artistica che esistenziale). Dall’altro lato per la connessione con lo sviluppo di un sapere;
un sapere (quello artistico come quello esistenziale) che non cala dall’alto tutto insieme e
miracolisticamente, bensi si costruisce nel corso del tempo, non senza impegno e fatica.

Consapevoli di tutto cio, e di molto altro (che abbiamo affrontato nel L preliminare), ci
incontriamo per esporci insieme sull’abisso delle domande fondamentali. Le questioni che
vengono in gioco sono molte, dobbiamo fare delle scelte. Si individua un tema capace di
fondare un ciclo di incontri, tema sulle cui diramazioni si svolgono i singoli L. La
specificazione del tema ¢ fondamentale: permette e impone di giungere al L preparati, non
tanto sotto il profilo culturale (che non ¢ oggetto diretto del L), quanto sotto il profilo
emotivo/esistenziale. Il L non ¢ come il bar o il circolino, dove si va a fare quattro
chiacchiere fra amici, estemporanee e sfarfalleggianti di qua e di 1a, all’insegna della piu
totale improvvisazione. Il L richiede impegno e disciplina di ogni partecipante, sia per la
sua preparazione che nel corso del suo svolgimento.

Di seguito alcuni esempi di tema (senza ordine di importanza).

1) Le relazioni interpersonali fondamentali:

- la relazione amicale;

- la relazione con 1 genitori;

- la relazione amorosa/erotica e quella sessuale;

- la relazione con 1 maestri;

- la relazione con gli affetti familiari.

2) Le relazioni sociali fondamentali:

- la relazione col lavoro e col tempo libero;

- la relazione con le autorita politiche e 1 dettami sociali;

- la relazione con i beni materiali esclusivi (quelli che non possono appartenere
contemporaneamente a tutti);

- la relazione con le incombenze pratiche fastidiose;

- la solitudine.

3) Le relazioni col mondo naturale:

- la relazione col proprio corpo;

- la relazione con la salute e con la malattia;

- la relazione con la natura selvaggia o poco antropizzata;

- la relazione con la morte.

4) La relazione con I’avventura:



- ’esposizione al rischio;

- ’esposizione al nuovo e al diverso;

- ’esposizione all’incertezza.

5) Gli stati d’animo fondamentali della saggezza:

- la serenita;

- ’equanimita;

- I’adattabilita;

- la veracita;

- la tenacia;

- ’auto consapevolezza;

- la “furfanteria” (nel senso del distacco dalle convenzioni sociali);
- I’auto ironia;

- la sensibilita alla bellezza;

- il gioco.

6) Le relazioni con la conoscenza:

- la conoscenza scientifica;

- la conoscenza dei testi religiosi;

- la conoscenza del pensiero filosofico;

- I’immersione nel testo letterario;

- Pimmersione nell’arte.

7) La relazione col divino e col sacro:

- ’esperienza nel centro zen;

- le altre esperienze religiose;

- ’esperienza atea o agnostica.

8) Forme di comunicazione:

- la relazione fra riflessione, parola ed esistenza;

- il ruolo della “retta parola” e I’attitudine all’onesta intellettuale;
- la relazione fra sviluppo psico-spirituale e incontri con persone significative.

Il L si nutre della cultura dell’incontro con I’altro da sé e punta all’arricchimento
reciproco. E fondamentale coltivare il dialogo in uno spirito di pari dignita dei dialoganti, e
superare I’impulso a cercare di prevalere e a dare un’immagine positiva di sé. Aspiriamo a
una comunicazione senza competizione; a un ascolto dell’altro con propensione
all’apertura sugli orizzonti di vita diversi dal nostro. Aspiriamo a deporre la corazza che
crediamo ci protegga e in realta soprattutto ci nasconde e ci ingabbia.

Occorre discutere in modo circolare, facendo emergere 1 vari punti di vista, per poi
esplorare il prisma dell’esistenza. Chi esce dal L avendo cambiato una delle sue idee, o
comunque avendo raggiunto una prospettiva nuova sullo stare al mondo, ha ottenuto
quanto basta. Chi esce dal L avendo convinto qualcuno delle sue idee, o avendo fatto una
gran bella figura di cultura o di saggezza, non ha ottenuto nulla, anzi, ha alimentato il
proprio ego e un pernicioso orgoglio. Chi ha uno spirito agonistico/competitivo ¢ bene che
faccia molta attenzione a questo profilo. L’arte del dialogo non ammette vincitori.

Il riferimento all’esperienza biografica, almeno in modo implicito, ¢ sempre presente
nel L, per quanto con modalita diverse e dipendenti dal temperamento di ciascuno. Ognuno
costituisce il centro del gruppo, e I’obiettivo fondamentale ¢ lo sviluppo della pienezza
dell’essere di tutti partecipanti. A tale scopo, la conoscenza che conta ¢ quella incarnata, e
lo stile del sapere che ci scambiamo ¢, nelle sue fondamenta, biografico.

Non ¢ possibile svolgere il L in forma telematica perché il dialogo attiva tutti 1 sensi, e
in ogni caso la modalita da remoto non consente il coinvolgimento minimo indispensabile
per una riflessione collettiva profonda. Non sara permesso registrare le sedute: qualsiasi
registrazione snatura il L e non pud renderne il senso profondo. Il L ¢ un pezzo di vita
vissuta, che come tale ¢ irriproducibile nella sua integralita.

In questo contesto non conta nulla né il principio di autorita né quello maggioritario.
Sui profili fondamentali della vita, sul come stare al mondo, non si possono accettare

3



ordini, perché ne va dell’esistenza - unica ed irripetibile - di ciascuno. N¢ ci si puo
aspettare che qualcuno risolva i nostri dilemmi: nessuno puo vivere la vita di un altro. Ove
nel L ci sia da prendere una decisione, non ci si stanchera mai di lavorare perché si
raggiunga I’'unanimita. Unanimita non equivale a unanimismo, perché siamo tutti diversi.
Proprio per tale ragione, quando si desideri raggiungere delle conclusioni (di qualsiasi
tipo), mireremo a che queste siano condivise, € quindi siano capaci di unire i partecipanti
senza annullare le loro specifiche differenze: conciliare le diversita senza deprimere le
caratteristiche (e 1 punti di vista) individuali. Si tratta, in fin dei conti, di imparare a
mettersi nei panni dell’altro (cosa tutt’altro che facile), e di saper sviluppare empatia. La
pluralita di prospettive (collegata alla diversita delle esperienze e dei temperamenti umani)
¢ uno stato desiderabile, da sviluppare e non da combattere.

Il medesimo contesto spiega le regole immaginate per la conduzione del dialogo, e in
particolare il meccanismo del Simbolo (v. I’art. 5 del regolamento). Lo scopo ¢ propiziare
una discussione al contempo ordinata e libera, attraverso un metodo che consenta di evitare
qualsiasi figura di guida, compresa quella del moderatore della discussione. Nel L si
dovrebbe creare un sistema che, benché acefalo, sia in grado di promuovere in modo
fecondo e creativo - e mai distruttivo - la discussione sull’arte di vivere. Un sistema in
grado di autoregolarsi senza bisogno di attribuire a una persona specifica un ruolo
regolatorio, o di guida magistrale, o di preminenza. Dialogare in questo modo ¢ gia in sé
un esercizio spirituale. La ricerca di un’arte del dialogo siffatta ha senso intrinseco, a
prescindere da altri eventuali conseguimenti (peraltro tutt’altro che improbabili).

I L ¢ un luogo dove si propongono domande, ¢ dove si propizia un percorso che
consenta a ciascuno di trovare le risposte all'interno di se stesso. Quelle gia pronte,
preconfezionate, sono diventate un cibo indigeribile. Il L ¢ un luogo dove si ricerca di
varcare 1 nostri schemi mentali consueti, di alimentare il nostro immaginario, con 1’aiuto
della semplice esistenza degli altri, con I’esposizione ai loro orizzonti diversi dai nostri.
Tale oltrepassamento non conduce fuori ma dentro di noi, nei meandri piu riposti, perché il
fine ¢ I’esplorazione e la conoscenza di noi stessi, di tutto quel regno del possibile che ¢ in
noi senza che a volte neanche ce lo immaginiamo.

I L aventi per tema la riflessione sul senso stesso dell’intrapresa sono importanti, per
analizzare le motivazioni che ci muovono e farne consapevolezza reciproca. Essi vengono
tenuti con regolarita nel corso del tempo. Il loro oggetto ¢, in linea di massima, il seguente:

- senso e motivazioni (“e voi, che cosa cercate?”);

- bilancio dell’esperienza svolta finora (per chi non ¢ nuovo);

- suggerimenti di sviluppo e conseguente revisione del Manifesto e delle Regole.

La cornice di tutti gli incontri ¢ il silenzio in stile zen: insostituibile quale preparatore
e fecondatore della parola che verra; e quale decantatore della parola che sara venuta.

Lorenzo Scarpelli



