LE SCELTE DI VITA

Dove vi ¢ scelta vi ¢ liberta (nel senso filosofico del libero arbitrio). La scelta implica
infatti I’espressione di una preferenza in un contesto di possibilita diverse. Per preferire
un’opzione occorre essere liberi di poterla anche scartare. Discutere di scelte implica
quindi ammettere I’esistenza del libero arbitrio.

Tuttavia, come ho gia scritto nell’articolo “Il libero arbitrio tra paradossi e felicita”,
ritengo che 1’esistenza del libero arbitrio non possa essere né affermata né negata: ¢ una
questione indecidibile. Con questa precisazione mi accingo a trattare il tema delle scelte di
vita: immagino come esistente cio della cui esistenza non posso essere certo. Del resto, la
sensazione di essere liberi (in certi momenti della vita), e di avere un potere di
determinazione su noi stessi, ¢ un dato comune a tutte le persone che conosco, e anch’io la
provo.

La scelta, quando c’¢, non pud mai essere evitata: basta essere consapevoli della sua
possibilita per diventarne attori obbligati. Dalla scelta non ci si pud sottrarre e anche
scegliere di non scegliere ¢ in realtd una scelta. Non scegliere (per esempio) fra due
opzioni diverse dallo stato attuale (chiamiamole “4” e “B”) vuol dire restare nella
condizione esistente (chiamiamola “non A e non B”) di fronte alla possibilita di mutare la
situazione in “4” o in “B”. E anch’essa una scelta. Inoltre le cose possono essere pit
complesse: la situazione “non A e non B” pud lentamente mutare per forza propria e
trasformarsi in “4” (come se avessi scelto “4”) a meno che io non scelga “B” entro un
lasso di tempo. In tal caso non scegliere vuol dire acconsentire al lento passaggio verso
“4”, fino alla sua irreversibilita. E anch’essa una scelta. In altri casi accade che certe
opportunitd occorrono per un tempo breve: non scegliere durante quell’intervallo equivale
a scegliere di scartarle. E un caso molto frequente. Nella vita a volte ci vuole tempismo: il
treno va preso quando passa, e certi treni passano poche volte o perfino una volta sola.

In assenza della consapevolezza della pluralita di opzioni, il perseguimento di uno
degli oggetti possibili ¢ ancora considerabile una scelta? Quanto meno ai fini della presente
analisi direi di no, perché difetta I’elemento psicologico della decisione fra una pluralita di
stati percepiti come (alternativamente) possibili.

Tale connotato psicologico comporta un elemento di tensione (se non anche di
disagio, o di ansia, e a volte perfino di angoscia), che ¢ caratteristico della scelta, ed ¢
legato al fatto che ogni scelta, per definizione, comporta anche una rinuncia. Se v’e
un’opzione seguita ve ne ¢ anche (almeno) una rinunciata. Stante la limitatezza, spaziale e
temporale, dell’azione di ogni essere umano, la rinuncia ¢ proprio uno dei caratteri
ineliminabili della vita, perché sono molto, anzi moltissimo, di pit gli oggetti rinunciati
rispetto a quelli scelti. Cio si accentua con le scelte di vita, vale a dire quelle scelte le cui
conseguenze incidono in modo profondo sui futuri comportamenti e incontri e pensieri di
una persona. In quest’ambito le rinunce pesano molto di piu. Basta pensare a tutti 1 partner
che non abbiamo avuto, a tutte le professioni che non abbiamo esercitato, a tutti i libri che
non abbiamo letto, a tutti i figli che non abbiamo generato ... Tutto quel che avremmo
potuto essere e che non saremo mai. Bisogna sempre fare i conti, e saper scendere a patti,
con la nostra finitudine.

Saper convivere con la rinuncia ¢ quindi un fondamentale requisito per una vita al
contempo consapevole e serena. Altrimenti si pud avere la tentazione di scegliere il meno
possibile, ma abbiamo gia visto che cio ¢ illusorio. Dalle scelte non si scappa, a meno di
non ottundere quella consapevolezza che abbiamo visto essere un elemento necessario
della scelta. Se non so che ho delle alternative, non ho nulla da scegliere, e quindi non
soffro 1 dolori che ogni atto di scelta mi procura. Ma ¢ desiderabile?



Qui entra in gioco un attore fondamentale di tutta la vicenda: ’immaginazione. Lo
sviluppo di questa facolta amplifica I’'universo delle scelte prospettabili. L’ immaginazione
¢ alla radice delle possibilita di scelta al pari delle vicende concrete della vita (salvo i casi
estremi, come quelli delle gravi privazioni della liberta o della salute, dovute per esempio
alla carcerazione o alle invalidita fisiche estese). L’immaginazione apre le porte a quella
fondazione di un mondo che consegue a ogni scelta. Su di essa incidono I’intelligenza, la
cultura, D’esperienza, la personalita, il temperamento, il sesso e altro ancora.
L’immaginazione ¢ importante perché supplisce alla limitatezza delle nostre esperienze,
confinate in un /ic et nunc storico, geografico e sociale. Ciononostante, ¢ difficile che essa
possa stare al passo col reale: la realta spesso la supera anche nel campo degli scenari di
vita. Il mondo ¢ pieno di vite distantissime dalla nostra, delle quali possiamo renderci
conto soltanto entrandovi in contatto.

L’immaginazione pud costruire delle false possibilita? E il tema delle aspettative
irrealistiche e delle scelte di vita (soprattutto in campo professionale, ma anche in quello
affettivo) destinate a sicuro fallimento. Capita che tale destino sia percepito da tutti coloro
che sono a conoscenza della vicenda, meno che I’interessato.

Le scelte di vita grandi, decisive (il campo di studio; il coniuge; i figli; la
professione; le passioni del tempo libero) spalancano lo sguardo su panoramiche cosi
ampie che la ragione non ne puo calcolare né prevedere gli elementi. La funzione mentale
dominante ¢ quindi D’intuizione, la percezione diretta e immediata del senso della
situazione. Cio non impedisce alla ragione di svolgere la sua funzione, soprattutto nel
mettere in ordine gli elementi in gioco e le prospettive, oltre che nel fare chiarezza quando
1 sentimenti sono confusi. Si usa per esempio consigliare di scrivere una lista dei pro e dei
contra, di ognuna delle opzioni in campo, cosa certo non decisiva ma utile per schiarire le
idee.

Se la scelta procura molta sofferenza psicologica si puod essere tentati di posporla il
piu possibile, ma cio ¢ gia una scelta, per il principio di ineluttabilita delle scelte gia sopra
analizzato, ¢ non puo alleviare 1’angoscia. Salvo che uno riesca ad auto-instupidirsi a tal
punto da perdere cognizione delle possibilita aperte di fronte a lui. Piu spesso, posporre la
scelta puo, in modo lento e quasi impercettibile, per il solo fatto del passare del tempo e
della natura delle cose, ridurre fino a zero I’arco delle possibilita. Puo essere un modo per
sottrarsi alla scelta e ai suoi correlati ansiogeni. Pero tale modo paga uno scotto rilevante:
la riduzione di consapevolezza e di presa sul mondo; in altre parole, un modo di vivere
meno libero e piu determinato. Non occorre soffermarsi a dimostrare che la soluzione della
testa sotto la sabbia ¢ del tutto insoddisfacente.

Diverso ¢ il caso della non scelta consapevole, conseguimento di un percorso
sapienziale. E la non scelta di chi ritiene che qualsiasi cosa umana valga qualsiasi altra
cosa. | presupposti filosofici di tale posizione possono essere diversi: il nulla come realta
ultima; I’impermanenza di tutto cid che appare; la divinita come unico bene e unica
essenza; 1’eterno ritorno di tutte le cose; 1’inesistenza del tempo e della materia secondo
certa fisica contemporanea ... . La conseguenza ¢ sempre la stessa: un indifferentismo per
qualsiasi scelta (salvo forse quelle iniziali, come per esempio il cimentarsi con la religione
o la filosofia o la fisica). Il soggetto fluisce con le circostanze, lasciando che queste
facciano il loro corso spontaneo e intervenendo con propri atti di volonta il meno possibile.
Pero in tale posizione esistenziale il soggetto non prova angoscia non perché non sceglie,
bensi per il fatto di essere divenuto indifferente alle conseguenze dell’agire umano e del
proprio stesso agire. Non vi sono dilemmi per la divina indifferenza. Si tratta di un
percorso, dal mio punto di vista, molto piu teorico che pratico, dato che 1’ho estrapolato da
letture varie, e non dalla conoscenza diretta di un’esperienza personale giunta a tale stadio.

Nessuno puo vivere la nostra vita al nostro posto, e tuttavia non si sceglie mai da
soli. Giochiamo le carte dell’esistenza, donateci dalla sorte; sono le nostre e nessuno puo



giocarle per noi. Perd la nostra vita non ¢ neppure pensabile come isolata dalla comunita
degli umani ed ogni scelta ne ¢ condizionata perché il nostro ¢ un sé sociale.

Ogni vincolo (inteso come preclusione del cambiamento, dell’altrove e
dell’altrimenti), quando ¢ percepito consapevolmente, esclude la possibilita di scelta ma, al
pari di questa, evoca tutto il mondo del possibile e del diverso: il vincolo esiste perché il
diverso e I’alterita esistono ma non sempre sono attingibili (anzi, spesso non lo sono). Le
diversita, le vite degli altri, fanno da sfondo a ogni specifica vita e ci ricordano I’attitudine
dell’essere umano ad esplorare orizzonti vasti e mutevoli. Gli altri mondi possono atterrire
o affascinare. Nel primo caso tendiamo a nasconderli, a negarli, a esorcizzarli, con la
conseguenza che limitiamo non solo le nostre conoscenze ma anche le nostre prospettive di
vita. Tuttavia, molti vincoli non sono insuperabili: ¢ solo questione di conseguenze ¢ di
volonta di affrontarle.

L’indeterminatezza del destino umano puo generare il male di vivere, la percezione
del non senso e la difficolta di tollerarlo. Tanto piu se in un orizzonte culturale non
confessionale o ateo. In tale contesto il lavoro ¢ il grande anestetico; la medicina contro le
vertigini prodotte dall’enorme spettro delle possibilita di vita, e dalla sensazione di
caoticita che ne deriva. Inadeguatezza dell’io; insensatezza del tutto; angoscia delle scelte.
Il lavoro lenisce. I doveri familiari (soprattutto per chi ha scelto di avere figli) completano
I’opera di distrazione. L’esistenza si riempie di impegni e assolverli la consuma, giorno
dopo giorno. Si ¢ costantemente a corto di tempo da dedicare a sé stessi ¢ a cose che, per
quanto ci sembrino piu desiderabili, vengono rinviate a un immaginario futuro di maggiore
libertd. Vantaggi di tutto cio: (i) lo stato di fatto: non v’¢ ansia da scelta perché non v’¢
nulla da scegliere; adempiamo a tutta una serie di doveri che si impongono per forza di
cose; (ii) il sogno: coltiviamo la fiducia, o almeno la speranza, nel futuro, senza metterci in
gioco, senza scelte, senza verifica del fondamento delle nostre aspettative. Una realta
indolore (anche se incolore e un po’ stressata) e un sogno molto colorato. Non ¢ poi cosi
male, tanto ¢ vero che moltissimi percorrono tale via.

E una via con una sua caratteristica percezione del tempo: contratto nel presente,
dilatato nel futuro. La contrazione del tempo presente ¢ tale che esso sembra fuggire
velocissimo. A volte tale contrazione fa si che, guardando indietro, ci sembri di non aver
vissuto, o meglio di aver vissuto poco, appunto perché il tempo correva rapidissimo.
Dilatazioni sporadiche di tale percezione avvengono (ma non sempre) in correlazione con
le vacanze, nelle quali ¢ possibile ridiventare attori - (relativamente) liberi - del proprio
tempo. Esse quindi, nel ricordo, occupano spazi mentali molto piu vasti dei ricordi dei
periodi normali. E la vastita psicologica della pienezza di vita.

Questo stato delle cose (chiamiamolo, per comodita di sintesi, “vita attiva”) non ¢
I’unico possibile. Esistono scelte di vita che danno accesso a una diversa percezione del
tempo. Esse si fondano sulla riduzione; sulla ricerca del piu (in intensita) nel meno (in
quantita). Si pensi alla diminuzione dei contatti sociali nelle scelte monastiche, oppure
nella vita nella natura o comunque lontano dalle citta. Si pensi alla possibilita di una
drastica riduzione dei doveri e delle cose da fare (che in genere si accompagna a una
drastica riduzione del tenore materiale di vita; ma anche la diminuzione dei beni, se non
scende oltre una certa soglia, ¢ fonte di liberazione da preoccupazioni e vincoli). In tali
scenari (chiamiamoli “vita contemplativa”), una giornata ordinaria contiene significativi
spazi temporali di liberta, che il soggetto puo riempire del sé stesso piu autentico. Non ¢
uno stile di vita cui si pud accedere senza un percorso di avvicinamento, specialmente
quando, come nella nostra societa, si ¢ abituati a tutt’altro. Il tempo libero, se ¢ quotidiano
e non piu quello strappato al lavoro durante le vacanze, ¢ un tempo “liberato” e spalanca su
paesaggi che possono esaltare, ma anche atterrire, cosi come ci atterrisce la sensazione di
cadere nel vuoto. Non avere nulla da fare puo condurre alla depressione. Ma tale esito non
¢ necessario: precetti di saggezza di tutti i tempi e da tutto il mondo esortano a modelli di



vita incentrati sulla liberazione dai negotia e sul perseguimento dell’otium. L’otium latino
¢ tempo di apertura: al possibile dentro di noi e all’altro fuori di noi. Quel che potrebbe
sembrare egocentrato ha in realta una grande valenza verso 1’esterno, perché 1’essere
umano si sviluppa in pienezza soltanto nelle relazioni sociali ed ogni atto di
approfondimento di sé intensifica anche la percezione della dimensione e del valore
dell’alterita.

Esiste una linea di condotta che avvicina al tempo liberato. Fra le sue modalita mi
vengono in mente: (i) la cura di relazioni umane amicali anche con persone lontane dal
proprio stile di vita; (ii) 1’esercizio fisico e la frequentazione regolare della natura e
dell’avventura; (iii) letture variegate e ben selezionate, nei vari campi dove meglio si sono
estrinsecate la saggezza e la curiosita umane; (iv) fruizione di altre forme artistiche; (v)
espressione attiva di una qualche arte, non importa con quali esiti qualitativi; (vi) il gioco.
Tutto ¢id non puo che alimentare la forza e la profondita dell’immaginazione. Si noti che il
punto (i) ¢ tutt’altro che banale: ¢ infatti comune circondarsi di persone a s¢ simili, perché
esse corroborano il nostro modus vivendi e ci danno sicurezza; il diverso da noi, pertanto,
lo evitiamo molto volentieri. Simile cerca simile.

Il tempo ¢ il bene piu prezioso, perché come ben noto il tempo che ci ¢ dato vivere ¢
finito, limitato, e anche incalcolabile. Le scelte di vita in favore di un aumento del tempo
libero non allungano, ovviamente, la vita, ma possono favorire una dilatazione della
percezione del tempo, quella dilatazione che sentiamo nei momenti di vita piu autentici.
Nulla pero esclude 1’opposto: a seconda dei temperamenti, una vita assorbita interamente
dal lavoro puo benissimo essere il destino e la vocazione di una persona, la quale trovi nel
momento del lavoro tutta la maggiore pienezza e autenticita possibile. In tal caso la
percezione del medesimo tempo (lavorativo) sara diversa da quella di chi lavorasse nella
stessa misura, ma essendo a cio costretto e sentendosi soffocato dal carico professionale.

Si puo allora dire che ¢ il tempo trascorso nei modi piu coerenti col proprio sé
profondo ad essere quello piu pieno, e quindi quello percepito con maggiore intensita.
Quindi il tema si sposta sulla conoscenza di s¢ stessi. Argomento che non v’¢ spazio per
affrontare in questa sede, ma assolutamente centrale. La migliore conoscenza possibile di
sé stessi (cosa tutt’altro che facile) ¢ un presupposto necessario (anche se non sufficiente)
per affrontare bene le scelte di vita. Qualsiasi tecnica di meditazione, e qualsiasi stile di
vita, che aumentino la consapevolezza di chi si ¢ e di che cosa si vuole non possono che
essere benvenuti.

Alcune parti del proprio sé non sono immutabili ed anzi per forza di cose cambiano
nel corso della vita, in funzione dei mutamenti generati dalla propria natura biologica cosi
come dalla cultura in cui si € immersi. Questo rende naturale la possibilita di un
cambiamento delle scelte di vita. Cambiare si puo, sempre, € non ¢ mai troppo tardi. Pero
vi ¢ anche un sé profondo che in realta non cambia, sviluppatosi nei primi anni di vita e
arricchito nel corso del tempo. E lui a darci il senso di unitarieta di noi stessi. E lui a creare
una dialettica: quella del cambiamento nella continuita. Ecco perché ¢ sconsigliabile
prendere scelte di vita decisive in momenti di instabilitd o di sofferenza emotiva. Una
scelta di vita non deve mai diventare una fuga, perché da sé stessi non si scappa.

Infine, I’esistenza si consuma lo stesso, quali che siano state le scelte di vita. Alcune
di esse possono essere piu propizie ad allungare la vita, altre la accorciano, ma non ¢
questo il punto. Non ¢ la quantita della vita (che comunque resta pur breve) ma la qualita, a
fare la differenza. E la qualita dipende dalla percezione del soggetto; essa pud sembrare
arbitraria ma non lo ¢, perché ¢ intessuta e intrisa di miriadi di collegamenti con tutto
I’ambiente sociale e naturale che ci circonda, e che ci vincola.

Tale ambiente, pero, non € una prigione: se ci sentiamo soffocati non serve a nulla
lamentarsi; molto piu fecondo ¢ rendersi conto che un altro mondo ¢ sempre possibile, e
che I’esistenza donataci ¢ unica e irripetibile. Ricominciare; esplorare; trasformarsi



attraversando periodi di crisi; forzare i blocchi; sentire il fascino dell’altro e lasciarsene
avvolgere; percorrere terre straniere; affrontare 1’inedito; spalancarsi sul vuoto e rinascere
a nuova vita: tutto questo ¢ sempre possibile, finché si € vivi.

Lorenzo Scarpelli
Articolo pubblicato, con piccole variazioni, in Pegaso, n. 202, settembre-dicembre 2018



