INCONTRO CON LIN YUTANG
- seconda parte -

Eccoci alla seconda e ultima parte del mio incontro con Lin Yutang (LY).

Ricordero soltanto che si tratta di uno scrittore cinese, nato nel 1895 e morto nel
1976; e che vi sto riferendo di un solo suo libro: Importanza di vivere, scritto in
inglese, pubblicato per la prima volta nel 1937, e tradotto in italiano da Piero Jahier.
Non ¢ pitl in commercio ma ¢ reperibile nel mercato on /ine dei libri usati.

Ci eravamo fermati all’ingresso del santuario della natura, dove entriamo oggi.

Parliamo di vita nella natura, una disposizione che per me ¢ imprescindibile. LY,
abilissimo con le parole, ancora una volta esprime da maestro quello che tante volte ho
sentito dentro: “Vi é un modo di guardare un paesaggio come pittura animata e non
sentirsi soddisfatti di nulla di meno di una pittura viva, un modo di guardare le nuvole
tropicali all’orizzonte come i fondi di scena di un palcoscenico, e non sentirsi
soddisfatti di nulla di meno grande, come sfondo; un modo di considerar le foreste
come un parco privato, e non sentirsi soddisfatti di nulla di meno come giardino
privato;, un modo di ascoltare le onde muggenti come un concerto, e non sentirsi piu
soddisfatti di nulla di meno come concerto;, e un modo di considerare la brezza
montana come un sistema di raffreddamento atmosferico e non sentirsi piu soddisfatti
di nulla di meno come sistema di raffreddamento atmosferico” (345-6).

Sempre a proposito del godimento della natura LY elabora un concetto che mi
pare valido, piu in generale, per il raggiungimento della saggezza in tutti i campi del
vivere: “Il godimento della natura é un’arte che dipende moltissimo dalla personalita
di ciascuno, e, come di ogni arte, ¢ difficile spiegarne la tecnica. Tutto deve essere
spontaneo, e nascer spontaneamente da un temperamento d artista. E percio difficile
dare ricette per goder questo o quell’albero, questa o quella roccia, questo o quel
paesaggio in quel dato momento, perché non vi e paesaggio che somigli a un altro.
Chi comprende, sapra goder la Natura senza bisogno di insegnamenti (...) Quel che
puo o non puo esser consentito nell ’arte d’amore tra marito e moglie ... non é cosa da
prescriversi in regole. La stessa osservazione vale per [’arte di goder la Natura. 1l
miglior avvicinamento é probabilmente quello di studiare le vite di chi ha il
temperamento artistico conveniente” (347).

E sulla distruzione della natura e della vita naturale, che dira LY? Cose oneste:
“Non capisco cosa stiamo facendo. Costruiamo case quadrate e le mettiamo in fila, e
tracciamo strade diritte senz’alberi (...) Siamo quasi riusciti a chiuder la natura fuori
delle nostre vite (...) Lo spirito della Natura ha abbandonato |'uomo civile moderno
(...) La nostra gloria, la nostra potenza e abilita le mettiamo a allevare e disciplinare
gli alberi come alleviamo e discipliniamo soldati in uniforme (...) Percio esiste il
grande problema di ricuperare la natura e riportarla alle nostre case. E un problema
esasperante. Cosa puo fare un uomo, sia pure col miglior temperamento artistico del
mondo, quando vive in un appartamento lontano dalla terra? (...) Tutto va male,
irreparabilmente male. Cosa ci e lasciato da ammirare eccetto alti grattacieli e
finestre illuminate, in fila, la notte? Guardando quei grattacieli e quelle file di finestre
si diventa sempre piu superbi della potenza e della civilta umana e si dimentica che
misere creature siamo. Debbo percio abbandonare il problema come insolubile” (358-
9). Notare il tocco umoristico finale: anche quando tutto va male LY ci lascia con un
accenno di sorriso sulle labbra.

Alla luce di queste idee non vi stupirete che per LY la cultura e I’arte abbiano
ragion d’essere solo in quanto percorsi di ricerca sul come stare al mondo.



“L’uomo colto ... non e necessariamente quello che ha molto letto o mandato a
memoria, ma chi ama o disama con fondamento. Conoscere cosa amare e cosa
detestare costituisce il buon gusto nella conoscenza’ (435).

“L’acquisto della cultura non riguarda nessun altro che noi stessi. Attualmente
tutti gli studenti studiano per il segretario della facolta, e parecchi dei migliori per i
genitori o per i maestri o per le future mogli; per non aver [’aria di ingrati verso i
genitori che spendono tanto per mantenerli agli studi, (...) o per guadagnare un
maggior stipendio (...). Affermo che tutte queste considerazioni sono immorali. La
ricerca del sapere non dovrebbe riguardare nessun altro che se stesso e soltanto
allora l’educazione potrebbe diventare un piacere e diventar positiva” (440).

“E pit importante che tutti i ragazzi e gli adulti sian messi in condizione di
creare qualcosa di proprio, come passatempo, piuttosto che la nazione produca un
solo Rodin. (...) E solo quando lo spirito di gioco é salvaguardato, che I'arte puo
salvarsi dall’essere commercializzata. E caratteristica del gioco che si giochi senza
ragione. Il gioco e una ragione in se stesso” (441).

Il gioco come azione pura, senza altri scopi che 1’azione stessa. L’azione senza
scopo ¢ importantissima perché ¢ come la vita, perché la vita non ha (secondo me)
nessuno scopo, che ¢ come dire che non ha altro scopo che la vita stessa. Forse ¢ per
questo che 1’azione pura (fatta per bellezza, vale a dire per il mero piacere di farla) ci
appaga cosi tanto.

In LY I’azione pura ¢ sempre collegata al godimento e al piacere di vivere.

“Non si deve leggere per migliorare la propria cultura, perché quando si
comincia a pensare a migliorare la propria cultura, tutto il piacere della lettura se ne
e andato” (454). “Per dar pieno godimento, la lettura dev’essere completamente
spontanea’ (460).

Cosa pensare se uno con la cultura o con ’arte ci vuole guadagnare da vivere? E
un problema, perché la purezza della sua arte ne viene macchiata. “lo, per me, vorrei
che tutti gli scolari imparassero a modellare la creta, e tutti i direttori di banca ed
esperti economisti fossero in grado di dipingere la propria cartolina di auguri natalizi
.. piuttosto che aver pochi artisti che attendano all’arte come a una professione. E
quanto dire che io tengo per il dilettantismo in tutti i campi (...). Sappiamo che esse
[le opere dei dilettanti] sono spontanee ed e soltanto nella spontaneita che risiede il
vero spirito artistico ... E soltanto quando lo spirito di gioco é salvaguardato che
[’arte puo salvarsi dall’essere commercializzata” (441).

Un altro divertente capitolo ¢ quello sul viaggiare. Per LY il viaggio ¢ diventato
un’industria, e se ne ¢ del tutto persa I’arte. Tale arte comporta che non si debba
viaggiare né per accrescere le proprie conoscenze, né per poterne parlare (e farsene
belli) al ritorno, né “a orario” vale a dire sapendo in anticipo il tempo che sara
trascorso in ogni luogo. Viaggiare ¢ sperdersi e rendersi incognito, vagabondare,
avventurarsi in modo istintivo, percepire con tutti 1 sensi il mondo circostante: “Buon
viaggiatore e chi non sa dove andra, perfetto viaggiatore é chi non sa donde venga”
(404). Vale a dire (paradossalmente), uno che viva a tal punto il momento presente da
perdere cognizione di sé.

“Giungiamo cosi alla filosofia del viaggiare: che consiste nella capacita di
vedere le cose, la quale abolisce ogni distinzione tra viaggiare in paese lontano o
gironzolare pei campi un pomeriggio ... a contemplare la nuvola, il cane, la siepe o
un albero solitario” (407). Quante persone ho sentito dolersi acutamente, durante la
pandemia di Covid, dell’impossibilita di fare viaggi! Se invece dell’industria turistica
fosse stata sviluppata la cultura del viaggiare propugnata da LY tutto quel dolore
sarebbe stato (almeno in parte) evitato.



Importanza di vivere invita all’azione pura in quasi tutti 1 campi che tocca,
perché ¢ nella modalita della naturalezza e della spontaneita che LY individua ’arte di
trarre piacere nella vita di tutti 1 giorni. Un’arte connessa al modo in cui si fanno le
cose, quali che esse siano: “La bellezza non e che forma bella, e vi e forma bella nella
condotta, quanto in una buona pittura o in un bel ponte. ... vi eé buona forma in ogni
cosa. (...) L’impulso al lavoro ben fatto, e essenzialmente impulso estetico. Anche un
bell’omicidio, una bella cospirazione, ben condotta, e bella da considerare, per
quanto [’atto in sé possa essere condannabile” (444-5).

“Il mondo sara salvato dalla bellezza” (Fédor Dostoevskij, L idiota, parte IlI,
cap. V, Garzanti, 1982, p. 478). Ma che vuol dire? Vuol dire avere un approccio
estetico alla vita, anche nei suoi momenti piu banali. LY, in Importanza di vivere,
illustra come una vita improntata a tale atteggiamento di fondo possa svolgersi in
concreto, e quali effetti produca; come la bellezza - e il piacere che da essa tracima -
possa abbracciare tutto, comprese le piccole cose della quotidianita.

Se ¢ vero che ogni momento della vita puo essere vissuto meditativamente, cosi
tale momento pud essere vissuto esteticamente, ¢ fra le due dimensioni ¢ facile
instaurare una felice comunicazione.

La bellezza ¢ pura perché “e una finalita che non contiene alcun fine. Una cosa
bella non contiene altro bene fuorché se stessa” (Kant, richiamato da Simone Weil,
citata in Vito Mancuso, La via della bellezza, Garzanti, 2018, p. 165, nota 5).

Lasciar cadere 1’10 (insegna il Buddhismo): ma come? Secondo me la bellezza ¢
il piu potente fattore de-egoicizzante che esista, e con effetti quasi immediati (anche se
in genere provvisori). Nel rapimento dinanzi alla bellezza, oppure nel perseguimento
della stessa, I’i0 si fa piccolo piccolo e viene trasceso - o semplicemente dimenticato -
senza sforzo, con naturalezza, a favore di una realta piu importante ¢ piu nobile:
“Questo e il momento nella vita ..., o mai piu altro, degno di vita per ['uomo: quando
contempli la bellezza in sé” (Platone, Simposio, 211 D, Laterza, 1985, p. 192).

“Nutrendosi di bellezza, il nostro io a poco a poco si libera dalle sue ristrettezze
e dalla sua volonta appropriativa, nonché dalle sue paure e dalle sue ansie, si libera
insomma da tutto quel magma incandescente e a volte marcescente il cui insieme
denominiamo ego, spesso all’origine del cosiddetto male di vivere e di tanta
sofferenza (...). L’esperienza della bellezza puo rompere le barriere dell’ego e avere
un potere salvifico, (...) Perdersi nel bello, dimenticarsi, spostare il baricentro del
proprio esistere fuori da sé, costituisce un movimento assecondando il quale il proprio
gusto diviene gusto per |’armonia, per la proporzione, per l’equilibrio dei rapporti, e
quindi per l’etica. Anche il bene infatti vive dell ‘armonia, esattamente come ne vive la
bellezza, e per questo il fare esperienza di autentica bellezza genera un desiderio
integrale di vita giusta” (V. Mancuso, op. cit., p. 168-9).

Va notato che un discorso cosi generale sulla bellezza, come quello sopra
abbozzato, non sta in Importanza di vivere: LY ¢ cinese e ama la concretezza; teorizza,
si, ma tenendosi sempre molto lontano da qualsiasi astrattezza.

Alla luce di quanto finora visto appare naturale che in tutta Importanza di vivere
trasudi disprezzo per la ricchezza e il potere, ma in modo non astratto né ideologico né
politico. La posizione di LY si fonda su uno stato d’animo molto potente, perché privo
di conflitti di interesse. E la via di chi dice al ricco uomo di affari o al potente
governatore: “Caro mio, tu fai pure come credi ma io non vorrei mai essere al posto
tuo perché il tuo ¢ un luogo pieno di inutili affanni e di tribolazioni (che invece - pur
nei limiti di ci0 che € umano - nel mio mondo non vi sono) e privo di bellezza”.

Giungiamo verso la fine del libro al piano strettamente religioso, sul quale LY si
dichiara pagano, e spiega perché: “Nessuno puo essere naturale e felice se non e
sincero con se stesso; ed essere naturale é essere in paradiso. Per me, essere pagano

3



e proprio essere naturale” (483). Decisive, anche per me, le parole finali del brano che
segue: “Un pagano puo giungere al punto di guardare a questo, forse piu caldo e
amichevole mondo cristiano, come a un mondo piu fanciullesco ... a un mondo piu
adolescente, utilitario e lavorativo, se si mantiene intatta l’illusione, ma non piu e non
meno giustificabile di una visione di vita veracemente buddista;, come a un mondo
anche piu piacevolmente colorato, ma di conseguenza meno solidamente vero, e,
quindi, di minor valore. Per me personalmente, il sospetto che qualcosa sia colorato e
non solidamente vero, e fatale. La verita si pagherebbe qualunque prezzo: quali si
siano le conseguenze, datecela” (485).

Alla conclusione del libro mi sono tornate in mente queste parole della
prefazione: “Ho [’abitudine di comprare edizioni a buon mercato di vecchi libri oscuri
e guardare cosa ci posso scoprire. Se i professori di letteratura conoscessero le fonti
delle mie idee, rimarrebbero scandalizzati. Ma c’é piu piacere a tirar fuori una
piccola perla dalla spazzatura, che a guardarne una piu grossa nella vetrina del
gioielliere” (2-3).

Per me pero si ¢ trattato di una perla importante, dell’incontro con un autore che
¢ entrato fra 1 favoriti: “Considero la scoperta di un autore favorito come
[’avvenimento piu decisivo che esista nella nostra formazione intellettuale. Esiste cio
che chiamiamo affinita degli spiriti, e, tra gli autori dei tempi antichi e moderni,
ognuno deve cercar di trovare quello il cui spirito é piu prossimo al suo. Soltanto in
questo modo si puo ritrar dalla lettura qualcosa di buono. Bisogna essere
indipendenti a scovarsi da soli i propri maestri. ... Non si puo consigliare al lettore di
amare questo o quell’altro, ma quando ha trovato I’autore che gli e caro, lo sa da sé,
per una specie d’istinto” (457).

Il tema dell’affinita degli spiriti (criterio-guida non solo nel campo del pensiero
ma in generale nella vita intera) ci conduce a quello dei rapporti interpersonali. Da
quanto ho riferito finora sembra che LY se ne occupi poco, ed in effetti ¢ cosi, anche
se le arti di vita di cui egli parla coinvolgono quasi sempre - esplicitamente (v. 1 temi
dell’amicizia e della conversazione) o meno - la relazione con le persone d’intorno.
Tuttavia quel poco € molto chiaro: “Non vi e uomo, d’altronde, che viva come
individuo completamente solo e l’idea di un individuo simile non ha consistenza. Se
pensiamo a un individuo non considerandolo né come figlio, né come fratello, né come
padre, né come amico, cos’e egli dunque? Un’astrazione metafisica” (234). LY
inserisce tale riflessione laddove sviluppa il tema della famiglia, 1 cui valori vengono
considerati (nell’alveo della tradizione cinese) del tutto prevalenti rispetto a quelli
dell’individuo. Ma noi possiamo trarne un concetto piu generale, e fondamentale. Le
relazioni interpersonali sono decisive, perché non si esiste da soli. Allora oserei dire
che esse contino piu di tutto. La via della relazione ¢ una via maestra alla felicita:
curando le relazioni con le persone che danno senso alla nostra esistenza, tutto il resto
- compresa la capacita di godimento della vita, tanto cara a LY - puo andare a posto da
solo o comunque con naturalezza. La festa, il lavoro, 1’0zio, la casa, la natura, la
cultura, la lettura, il viaggiare ... tutte quelle arti sono ancillari rispetto all’arte della
relazione interpersonale, e la ricchezza di questa si espande tutt’intorno, e genera
I’energia vitale indispensabile per godere di qualsiasi cosa.

Allora resta da elaborare un nuovo capitolo - quello che LY non ha scritto
espressamente - che riguarda I’arte della relazione con I’altro. Un capitolo capitale.

Nel finale, un rilievo importante (sebbene abbastanza ovvio). Per quanto abbia
cercato il piu possibile di far parlare direttamente LY, la condensazione del suo intero
libro in queste poche pagine tradisce il principio (gia sopra incontrato) per cui “i/
modo e la cosa stessa”. Lo stile della vita di una persona non puod essere esperito
veracemente se non attraverso la sua diretta frequentazione. Lo stile, il gusto, il sapore

4



di Importanza di vivere sono una miscela che si apprezza soltanto dal libro intero, dai
suoi passaggi maggiori e ancor piu da quelli minori, una miscela che nessun riassunto
puo neanche lontanamente aspirare a rivelare.

Abbiamo parlato di un libro filosofico, e quindi di idee. Perd un libro come
questo (a parte il piacere di una scrittura - non per caso - piena di immagini vivide e di
senso dell’umorismo) si invera soltanto se espande la sua azione sul piano della vita
dei suoi lettori, anche solo in modo minimale, in un qualche ambito del loro percorso
umano, aiutandoli a sentire piu intimamente 1’esistenza e loro stessi:

“Considero [’educazione dei nostri sensi e delle nostre emozioni assai piu
importante dell’educazione delle nostre idee” (85).

Articolo pubblicato, con piccole variazioni, in Pegaso, n. 211, settembre-dicembre 2021



