INCONTRO CON LIN YUTANG
- prima parte -

Questa volta vi scrivo di un libro che mi ha folgorato. E un antidepressivo
potente, e del tutto privo di effetti collaterali. Comunica gioia di vivere. Puo causare
una certa qual dipendenza e indurre il desiderio di leggere gli altri libri del suo autore,
che sono nella maggior parte romanzi, ma non produce tolleranza.

Per caso nel maggio 2020 la mia curiosita ¢ stata attratta da una scarna citazione
di un’opera di un autore cinese, oggi quasi sconosciuto, che si chiama Lin (cognome)
Yutang (nome), nato nel 1895 e morto nel 1976. Si intitola “Importanza di vivere”,;
non ¢ piu in catalogo ¢ me la sono procurata sul mercato dell’usato, nell’ottima
traduzione italiana di Piero Jahier. Scritta in inglese, fu pubblicata per la prima volta
nel 1937 negli Stati Uniti, dove Lin Yutang (LY) si era trasferito.

E una miniera di idee sui problemi e sulle arti del vivere; un libro cosi ricco di
energia vitale, oltre che di senso dell’umorismo, da far innamorare del suo autore.
Cosi, almeno, ¢ successo a me; tanto che poi mi sono procurato il resto della sua
produzione letteraria che fosse disponibile sul mercato dell’usato.

LY era un letterato, e principalmente un romanziere, cinese. Quel che si impara
avvicinandosi alla cultura cinese ¢ che in essa la distinzione fra letteratura e filosofia ¢
molto meno marcata che in occidente. Lo spirito pragmatico dei cinesi fa si che nella
loro tradizione la filosofia abbia scarso senso in termini teoretici, € sia invece - al pari
della letteratura - uno studio dei problemi del vivere e della sapienza nel risolverli.

“Importanza di vivere” affonda le sue radici in una tradizione letterario-
filosofica millenaria, che si occupa di discutere quali siano i comportamenti piu saggi
che si possono adottare nel corso delle varie fasi della vita. E un libro che pud anche
costituire una porta di accesso all’universo immenso della cultura cinese. Tuttavia non
per fini intellettuali LY vorrebbe che la sua opera fosse letta: “I migliori libri ci
aiutano sempre a capire piu intimamente la vita e noi stessi, e questo e il vero scopo
del leggere” (“Importanza di capire”, 9).

LY non propone una via spirituale di carattere procedurale o di metodo, del tipo:
“adotta questa procedura [che sia la meditazione, oppure lo yoga, oppure il qi gong,
oppure una qualsiasi fra le tante pratiche sapienziali] e il resto verra da solo”. Egli
invece propone scelte concrete, e di merito: meglio oziare un poco a letto appena
svegli piuttosto che non farlo; meglio fumare la pipa piuttosto che non fumare; meglio
lavorare poco piuttosto che molto; meglio godere di una tazza di t¢ in compagnia di
pochi e sceltissimi amici, e cosi via. In questo modo si espone a critiche, alle quali
risponde subito nella prefazione: “Questo libro é una testimonianza personale, una
testimonianza della mia propria esperienza di pensiero e di vita. Non aspira a essere
obiettivo, né presume di stabilire verita eterne. In realta ho piuttosto in dispregio la
pretesa all’obiettivita in filosofia; e il punto di vista che conta” (pag. 1; se non
diversamente indicato, tutte le citazioni sono tratte da “I/mportanza di vivere”, 11 ediz.,
Bompiani, 1939).

Saggezza: eliminare le cose non essenziali, e ridurre i problemi della filosofia a
tre o quattro: il godimento della casa (relazione tra uomo, donna e fanciullo), della
natura, della cultura, dei viaggi, di tutte le piccole cose. Obiettivi: “Primo, il dono di
vedere la vita tutta artisticamente; secondo, un cosciente ritorno alla semplicita in
filosofia, terzo, un ideale di ragionevolezza nel vivere. Il prodotto finale é, strano a
dirsi, [’adorazione del poeta, del contadino e del vagabondo” (20).

Ci sono elementi trasgressivi nel suo pensiero, fondati non su un anelito alla
giustizia sociale bensi sul richiamo della dignita umana, che lui (in armonia con la
tradizione letteraria cinese) vede incarnata dal “furfante” o “vagabondo”, vale a dire da

1



colui che esce dagli schemi e dalle costrizioni sociali, e che ¢ caratterizzato da “una
giocosa curiosita; la capacita del sogno; il senso umoristico che corregge il sogno, e
una certa capricciosita e imprevedibilita di condotta” (88).

L’ “eroe” linniano contrasta con alcune delle logiche e delle strutture del nostro
sistema sociale: “la nostra vita é troppo complicata, la nostra cultura troppo seria, la
nostra filosofia troppo cupa e i nostri pensieri troppo involuti. (...) la semplicita é il
segno esteriore e il simbolo della profondita del pensiero ... Quanto é difficile la
chiarezza del pensiero! Eppure ¢ soltanto quando un pensiero diventa chiaro che é
possibile esprimerlo semplicemente” (104, 105).

Il furfante squarcia 1’orizzonte e mostra che un altro mondo ¢ possibile, qui e
ora, senza l’attesa di un’imprecisata redenzione, futura o dall’alto. Il vagabondo
linniano incarna la nostra istanza, soffocata e sotterranea, di superamento di cio che ¢,
e ci mostra una via grazie alla quale 1’intuizione del possibile non resti un sogno ma
diventi una pista percorribile. Le nostre categorie abituali possono essere decostruite, e
lo straniamento che ne deriva offre 1’opportunita di un’apertura a un nuovo modo di
valutare le cose e di stare al mondo. La tensione verso il nuovo e verso ’oltre non ha
bisogno, per essere soddisfatta, di nessuna grande rivoluzione, perché puo attuarsi in
ogni sguardo del vivere quotidiano.

“lo credo che nessuna civilta possa dirsi completa finché non abbia progredito
dalla falsificazione alla genuinita e fatto cosciente ritorno alla semplicita di pensare e
di vivere, e non chiamo saggio un uomo finché non abbia fatto il progresso dalla
saggezza della conoscenza alla saggezza della follia, e non sia diventato un filosofo
sorridente, che prima sente la tragedia della vita poi ne sente la commedia. Perché
dobbiamo piangere prima di poter ridere. Dalla mestizia deriva il risveglio e dal
risveglio il riso del filosofo con la gentilezza e la tolleranza per soprammercato (...)
Soltanto il filosofo allegro e profondo filosofo, le imbronciate filosofie d’Occidente
non han nemmeno cominciato a capire cosa sia la vita. Per me personalmente, ['unica
funzione della filosofia e quella di insegnarci a prendere la vita piu leggermente e
allegramente del comune uomo d’affari; e nessun uomo d’affari che non si ritiri a
cinquant’anni, se puo, é filosofo agli occhi miei. (...) L 'uomo moderno prende la vita
troppo seriamente, e perché é troppo serio il mondo e pieno di guai (...) Esaminando
la letteratura, [’arte e la filosofia cinese come un complesso unico, mi e divenuto
manifesto che la filosofia del saggio disincantamento e del totale godimento della vita
e il messaggio e l'insegnamento ad esse comune, il piu costante, piu caratteristico e
piu persistente ritornello del pensiero cinese” (22-23).

Le passioni e le paure, le gioie e i1 dolori, per LY vanno vissuti in armonia e
consapevolezza (che compongono [I’atteggiamento fondamentale, quello della
ragionevolezza); non vanno combattuti: “«Vuoto - pace - calmay. Mi sembra che un
simile paradiso presenti una sconfinata attrattiva per degli schiavi da galera” (39).

Vi sono molti modi per attivare le nostre capacita di pienezza di vita, ed esse
stanno gia tutte in noi per cui non c’¢ bisogno di cercare altrove. Si tratta “soltanto” di
saper sciogliere 1 nodi delle funi che le imbrigliano.

Sull’esser mortali: “Chi avverte la morte avverte il senso della commedia umana
e presto diventa poeta” (55). 1l fluire del tempo ci manifesta come la vita sia un sogno
fugace e rivela la vanita degli attaccamenti: “Questo sentimento della consistenza di
sogno della vita umana, riveste il pagano di una specie di spiritualita” (199).

Il fine della vita ¢ il suo godimento e “ogni umana felicita e felicita sensuale.
(...) Se vai bene di corpo sei felice, se non vai bene, infelice. Questo e quanto” (160).

“Dunque ci sta davanti la festa della vita, e ['unico problema é sapere di quale
appetito disponiamo ... Tutto considerato, la cosa piu sconcertante dell ' uomo e la sua
idea di lavorare, e la quantita di lavoro che lui stesso o la civilta gli han posto

2



addosso. Tutta la natura e oziosa: ['uomo soltanto lavora per procurarsi da vivere”
(183).

Obiezione: “questa, in certo senso materialistica visione delle cose e egoistica,
manca totalmente di senso di responsabilita sociale, insegna soltanto a godersela”.
Risposta: “Questo genere di argomentazione deriva dall’ignoranza; quelli che lo
impiegano non sanno di cosa parlano. Ignorano la bonta del cinico, la gentilezza di
indole di un tale amatore di vita. L ’amore degli uomini non potrebbe mai essere una
dottrina, un articolo di fede, un oggetto di convinzione intellettuale (...) Tale amore
dovrebbe essere perfettamente naturale, per ['uomo, come lo é per gli uccelli agitare
le ali. Dovrebbe essere un sentimento diretto, naturalmente sgorgato da un’anima
sana che vive in contatto con la Natura. Nessun uomo che ami veramente gli alberi,
puo essere crudele con gli animali o coi propri compagni di vita” (173-4).

La grande minaccia ¢ il pensiero unico economicistico: “Col predominio dei
problemi economici e delle preoccupazioni economiche che soverchiano ogni altra
forma di pensare umano, finiamo con [’essere completamente ignoranti e indifferenti a
una piu umana conoscenza e filosofia che si preoccupi dei problemi della vita
individuale”. Con un’economia “malata o dolente”, siamo allora “come il malato
ulceroso che concentra ogni suo pensiero sullo stomaco” (108).

Tale pensiero incatena e restringe le prospettive vitali fino all’estrema angustia.
Ne ¢ un esempio 1’ossessiva cura delle questioni economiche cui abbiamo assistito
durante la pandemia di Covid. Premesso un grande rispetto per chi ha sofferto la
malattia e per chi ha subito la morte dei propri cari (qualsiasi malattia, qualsiasi
morte), mi pare che il 2020 ci abbia dato (fra 1’altro) la grande occasione di imparare a
rinunciare, ¢ di accorgerci che poter fare a meno di qualcosa ¢ uno dei modi piu
efficaci per sentirsi liberi.

La ricetta di LY contro I’appiattimento sul selciato economico ¢ una, che poi si
riversa in mille rivoli: coltivare la capacita di godere gli innumerevoli (e gratuiti)
piaceri della vita.

Si parte allora con 1’ozio. “Il godimento dell’ozio e qualcosa che costa
decisamente meno del godimento del lusso. Tutto quanto richiede, e un temperamento
artistico, incline alla ricerca di un pomeriggio completamente inutile, passato in un
perfettamente inutile modo” (192-193).

“La capacita di vero godimento della pigrizia e andata perduta fra le classi
danarose, e puo essere trovata soltanto tra il popolo che ha un supremo disprezzo per
la ricchezza. Deve risultare da una ricchezza interiore dell’anima in un uomo che ami
la vita semplice e sia in certo qual modo insofferente del mestiere di far quattrini. Vi e
sempre abbondanza di vita da godere per ['uomo deciso a goderla. Se gli uomini non
riescono a godere la loro vita terrestre, e perché non [’amano abbastanza e
consentono che sia trasformata in una monotona serie di ripetizioni” (195).

Ozio = tempo libero = svincolamento taoistico dai mille legacci sociali: “Solo
chi non e desiderato dal pubblico puo essere un individuo spensierato, e solo chi puo
essere un individuo spensierato puo essere una creatura umana felice. In questo
spirito, Chuangtse, il piu grande e dotato dei filosofi taoisti, ci ammonisce
continuamente a non essere troppo eminenti, troppo utili e troppo servizievoli” (202).

Su ozio e cultura/saggezza: “la cultura, a mio credere, é essenzialmente un
prodotto dell’ozio (...) I saggi non sono troppo occupati, e i troppo occupati non sono
saggi” (190).

LY si sofferma sul giacere a letto, come forma di pace, solitudine e
contemplazione, produttive di effetti benefici a tutti 1 livelli: “Evidentemente ai molti
uomini d’affari che mettono il loro orgoglio nell affannarsi da mane a sera e tener
sulla scrivania tre apparecchi telefonici continuamente occupati, non passa neppure

3



per la mente che potrebbero guadagnare il doppio se si concedessero un’ora di
solitudine, svegli a letto, magari alle otto del mattino” (255).

LY si sofferma su tanti altri aspetti della vita di tutti i giorni.

Sullo stare in poltrona e sull’arte della conversazione: “«Parlare una notte con
voi e meglio che studiar libri dieci anniy — tale il commento di un letterato cinese,
dopo aver avuto una conversazione con un amico” (263). E preferibile conversare di
notte, in un contesto ozioso di familiarita e noncuranza, senza ordine né metodo, cosi
che le idee vengano espresse “in maniera casuale, agevole ed intima” (266).

Sul te, sull’incenso e sul fumo, soprattutto della pipa: “/’'uomo con la pipa in
bocca e il mio amico del cuore (...) La pipa estrae saggezza dalle labbra del filosofo,
e chiude la bocca allo sciocco; genera uno stile di conversazione contemplativo,
pensieroso, benevolo e non affettato” (288-9).

Sul bere e il mangiare nelle feste; sulla medicina e I’alimentazione: la cultura
cinese considera “il cibo essenzialmente come un problema di regime per conservare
la salute” (307). “Dobbiamo, quindi, congratularci col popolo cinese per la sua felice
confusione della medicina col cibo. Cio fa della sua medicina meno che una medicina,
ma fa del cibo piu che un cibo” (309).

Sulla casa e 1 suoi interni; sugli abiti (in quelli occidentali per uomo “dal colletto
in giu e tutto un continuo e implacabile oltraggio al buon senso”, 324).

Sull’amicizia: pochi ottimi amici, scelti con la massima cura, creano I’atmosfera
congeniale per il godimento della vita: “I nostri sensi si trasformano in un apparato
atto a percepire la meravigliosa sinfonia di colori, suoni, odori e gusti, fornita dalla
Natura e dalla cultura. Ci sentiamo come buoni violini che stian per essere suonati da
grandi maestri” (279).

Su tutto si sofferma con uno sguardo volto a estrarre, o meglio, a comporre
bellezza e godimento.

La scelta del modo in cui qualsiasi momento della vita viene vissuto ¢
fondamentale: “..., per dirla in breve, il modo é la cosa stessa. Vi e un modo adatto
per ogni cosa, e una compagnia sbagliata puo completamente sciupare il godimento”
(277).

Ritorno sull’argomento della casa perché introduce il tema - a mio avviso
centrale - del godimento della natura: “Ho visto a Shanghai dei ricchi orgogliosissimi
del possesso di un misero pezzo di terreno, perché includeva una vasca da pesci larga
circa dieci piedi, e una collina artificiale che costava tre minuti di scalata alle
formiche, ignorando che tanti meschini che vivono in una capanna di montagna
possiedono la vista completa di una catena di monti, un fiume ed un lago come
giardino privato. Non c’e assolutamente paragone tra i due. Vi son case situate in cosi
bei scenari di montagne, che non vi e affatto questione di circondare di siepe un pezzo
di terra come proprieta privata, perché dovunque tu vada errando, possiedi il
paesaggio intero, compresi i bianchi cumuli annidati contro la collina, gli uccelli che
volano in cielo e la sinfonia naturale di acque cadenti e di canti d’uccelli. L 'uomo che
possiede cio e ricco, ricco senza possibile paragone con qualsiasi milionario che viva
in citta” (328).

La vita nella natura costituisce per me |’attrazione fatale e LY ’analizza in modo
magistrale. Nel prossimo articolo mi ci soffermerd, cosi come esaminero altri temi
dell’opera che ritengo fondamentali.

Lorenzo Scarpelli
Articolo pubblicato, con piccole variazioni, in Pegaso, n. 210, maggio-agosto 2021



