IL LIBERO ARBITRIO TRA PARADOSSI E FELICITA

Quello dell'esistenza o meno del libero arbitrio ¢ tema sul quale la bibliografia ¢
sterminata, ma tanto si ¢ discusso, tanto si ¢ scritto, e poco si € concluso. Le opinioni di
filosofi e scienziati sono tuttora le piu disparate, e non sembra che vi sia stato un concreto
avvicinamento alla soluzione del dilemma. Naturalmente, non ¢ in alcun modo pretesa di
questo intervento quella di condurre a una qualsiasi soluzione. Mi limito quindi a proporre
un’esplorazione della questione sotto un profilo meramente logico, per vedere se tale
approccio possa fornire un qualche contributo per ulteriori riflessioni critiche. La seconda
parte del presente articolo, invece, riguarda il fenomeno esperienziale (in tema di felicita)
che puo conseguire all’attuale impossibilita di risolvere il problema.

Da secoli ci si chiede se I’uomo sia libero, anche solo in una piccola porzione dei
suoi atti di pensiero, in una piccola porzione dei suoi stati mentali, ¢ nelle conseguenti
azioni che possono derivarne. Per esempio, 1’atto di afferrare una mela puo essere frutto
di una decisione consapevole e liberamente presa, oppure consegue in modo inevitabile a
una determinata configurazione elettro-chimica del sistema nervoso nell’istante
antecedente 1’atto stesso?

Per liberta di un atto di pensiero si intende la presenza di due componenti
fondamentali:

(1) I’agente ¢ libero perché ha la possibilita di pensare diversamente, e quindi ha
anche la possibilita di comportarsi diversamente; in altre parole, ha la possibilita di
scegliere fra una pluralita di opzioni, e tale scelta non ¢ determinata in modo indefettibile
dallo stato fisico del suo corpo e dell’ambiente circostante (profilo del non-determinismo);
nel nostro esempio: I’agente ha la possibilita di afferrare oppure non afferrare la mela;

(1) I’agente ¢ libero perché ha il controllo, almeno per una piccola porzione, dei
propri pensieri e delle proprie azioni, con la conseguenza che tali pensieri € azioni non
sono dettati dal caso ma devono essere attribuiti, come fattore causale primigenio,
all’agente stesso (profilo della non-casualita); nel nostro esempio: 1’agente, nell’afferrare
oppure non afferrare la mela, obbedisce non a una determinazione casuale del corso degli
eventi bensi a un proprio preciso atto di volonta, al medesimo attribuibile sotto il profilo
dell’imputazione soggettiva.

Naturalmente, qui non ¢ in gioco la liberta sotto il profilo socio-politico; quella
che, per esempio, ¢ ridotta nei regimi dittatoriali, o in condizioni di estrema poverta, di
grave malattia o di carcerazione.

I quesito, dunque, potrebbe (ai nostri fini) assumere questa formulazione: 1’essere
umano, almeno in una parte dei suoi atti di pensiero, dei suoi stati mentali, ¢ libero oppure
no? Le risposte ammissibili al quesito sono due: NO o SI.

Preciso che I'intera presente analisi € svolta in una prospettiva non religiosa. Il tema
del libero arbitrio se esaminato dal punto di vista religioso assume aspetti molto variegati
(e diversi anche in relazione alle differenti dottrine coinvolte), dai quali in questa sede
prescindo del tutto.

1) IINO

Esaminiamo per prima la risposta NO, e sotto il profilo del determinismo. Con tale
risposta si sostiene che I’'uomo non ¢ mai libero, neppure in piccola parte, di pensare ed
agire. Ogni suo stato mentale ¢ frutto della configurazione fisico-chimica del suo cervello,
che a sua volta dipende anche dalla configurazione fisico-chimica del resto del corpo, e di



tutto I’ambiente che entra in relazione col corpo stesso.

Si tratta della posizione filosofica deterministica: la volonta umana ¢ del tutto
condizionata dai fattori naturali che agiscono nel mondo sulla base delle leggi della fisica
e della chimica. Tali leggi sono inderogabili e non consentono altra azione avente efficacia
causale se non quella dettata dall’operare del complesso materia/energia, nella sua struttura
individuata dagli studi degli scienziati o ancora da scoprire.

Ebbene tale posizione appare non accertabile come vera, e quindi, in ultima analisi,
non sostenibile. Con questo non intendo affermare che sia falsa, ma soltanto che non si
puo sapere se sia vera o falsa. Un giudizio al riguardo non puo essere espresso, € non per
limiti legati all'attuale stato della conoscenza umana, bensi per un limite intrinseco, di
natura logica, alla formulazione stessa della risposta.

Infatti, se 10 sono rigidamente determinato dalla natura in ogni mio stato mentale,
lo sono anche nel momento in cui affermo che sono rigidamente determinato dalla natura
in ogni mio stato mentale. Mi trovo nella condizione di assumere tale conclusione
filosofica in modo deterministico e quindi inevitabile, necessitato dalla mia stessa natura.
Sono determinato a ritenermi deterministico ¢ non dotato di liberta. I miei neuroni, in
questa loro attuale configurazione che ¢ frutto di un astronomico concatenamento di fattori
causali di natura fisico-chimica, mi impongono di ritenere che non sono libero.

Se non sono libero, allora non sono libero neanche di pensare diversamente con
riferimento al quesito sul libero arbitrio. Questo vuol dire che se non sono libero non sono
in grado di riflettere sul mio non essere libero, nel senso che non sono in grado di scegliere
fra una pluralita di risposte alla domanda. Non sono in grado di indagare (con tutti gli
strumenti a mia disposizione offerti dalla ragione, dall’intuizione e dalla scienza) su come
davvero stanno le cose, perché la mia scelta alla fine non dipende dallo stato delle cose,
ma dallo stato, molto piu particolare e, in definitiva, contingente, del mio cervello.

Accade anche a me, sul tema della liberta, cid che vedo accadere nella cognizione
delle altre specie animali. Gli esperimenti degli etologi ci mostrano di continuo come
ciascuna specie ha un apparato cognitivo circoscritto dalle specifiche necessita della specie
stessa. In modo tale che un membro della specie pud benissimo essere ingannato (per
esempio dall’uomo, o da un altro animale) ma non potra mai saperlo perché il suo apparato
cognitivo non gli consente di percepire diversamente lo stato delle cose.

In conseguenza, la domanda sul libero arbitrio, da un punto di vista deterministico,
¢ indecidibile. Il determinista puo solo affermare “il mio cervello mi costringe a dire che
non siamo liberi”, dopo di che lo stato effettivo delle cose, sulla questione della liberta,
risulta inavvicinabile. Lo statuto intrinseco dell'atto di vera conoscenza presuppone
nell'agente la capacita di discernere il vero dal falso, e quindi presuppone la liberta, intesa
come possibilita di pensare diversamente (nel senso di pensare diversamente dal pensiero
falso). Se pero l'agente ¢ in tutto e per tutto determinato dalla sua costituzione materiale
(biologica), nella sua interazione con l'ambiente, allora l'agente stesso non puo accedere
alla verita piu di quanto lo possa fare una formica o un'ape, insetti sociali dai
comportamenti assai sofisticati, ma estranei alla dimensione dell'accesso alla verita.

Si noti che la domanda sul libero arbitrio non ¢ equiparabile a una qualsiasi altra
domanda sullo stato delle cose (per esempio, quanti siano i satelliti naturali del pianeta
Marte). Nell’esplorare tale stato, data la non accertabilitd del rapporto fra la nostra
conoscenza della realta e la realta secondo un sistema conoscitivo diverso dal nostro, noi
dobbiamo prescindere da quest’ultimo, ed accontentarci di affermare una determinata
verita (per esempio, i satelliti naturali del pianeta Marte sono due) entro i limiti del nostro
orizzonte conoscitivo. Orizzonte in cui la liberta del pensiero non solo ¢ da noi percepita



come reale (e non ci riesce di percepire diversamente), ma ¢ anche il presupposto e il
fondamento di tutte le nostre affermazioni che cercano di afferrare secondo verita il
predetto stato delle cose. Quando invece ci interroghiamo sulla liberta del pensiero (e di
ogni conseguente azione) poniamo una domanda che, esigendo di valutare il nostro sistema
conoscitivo nel suo fondamento, invade il terreno di un sistema conoscitivo diverso dal
nostro, soltanto dalla prospettiva del quale sembra possibile rispondere alla domanda (sul
tema dell’uscita dal sistema di riferimento tornero piu avanti, nel n. 3).

Nulla cambia se assumiamo per vero il profilo di un universo indeterministico
(profilo della casualita). In tale contesto tutto ¢ retto dal caso. Quindi anche la nostra
risposta “non siamo liberi, il libero arbitrio non esiste” non ¢ frutto di un accertamento
secondo verita dello stato dei fatti, bensi ¢ conseguenza casuale di una certa configurazione
caotica degli elementi costitutivi dell'universo. Una risposta dettata dal caso non garantisce
alcun accesso alla verita: lo stato effettivo delle cose, sulla questione della liberta, risulta
anche in questa configurazione (quella del mondo indeterministico) del tutto inattingibile.
I1 discernimento del vero dal falso ¢ ancora una volta impossibile, per un difetto costitutivo
dell'ambiente logico in cui la risposta ¢ fatta nascere.

2) 11 SI

Apparentemente la risposta SI (“siamo - almeno in parte - liberi; il libero arbitrio
esiste”) non dovrebbe incorrere nel problema appena visto, perché una mente libera dal
determinismo attinge la sua conclusione dopo un autentico esame di come stanno le cose
(come accennato sopra, 1’idea di saper distinguere il falso dal vero si fonda sul presupposto
di essere liberi di scartare un pensiero falso e di accettare il diverso pensiero che invece ci
appare vero, a proposito di un certo stato delle cose).

Qui pero I’'impossibilita logica di dire “non siamo - neppure in parte - liberi; il
libero arbitrio non esiste” (analizzata nel paragrafo precedente) ha effetti dirompenti anche
sulla risposta affermativa, data dall’agente che si ritiene libero. Infatti, lo sgretolamento
della risposta negativa non solo imbavaglia il determinista, imponendogli un drammatico
silenzio sulla domanda inerente il libero arbitrio, ma travolge la domanda stessa in quanto
distrugge il presupposto perché una domanda abbia senso.

Una domanda autentica presuppone in qualche misura una non conoscenza in
merito all’oggetto della domanda stessa. Tale ignoranza, a sua volta, presuppone che la
mente si configuri (sempre sul piano, astratto, della pura logica) una pluralita di possibili
risposte alla domanda, dinanzi alle quali deve ricercarsi quale sia quella corretta (risposta
corretta che potrebbe anche essere diversa da tutte quelle in concreto immaginate
dall’agente, ma cid dipende soltanto da un contingente difetto di immaginazione).
Pertanto, una domanda ha senso quando sono logicamente ammissibili almeno due
risposte. Cio non vuol dire che entrambe le risposte siano corrette; anzi, perché la domanda
abbia senso deve esistere (in astratto) almeno una risposta logicamente possibile ma in
verita scorretta, e almeno una risposta logicamente possibile e in verita corretta. Una
domanda che fin dalla sua proposizione non ammetta (in astratto) che una sola risposta
non ¢ una domanda perché non spalanca la mente sopra la necessita di risolvere alcuna
incertezza (poi, in concreto, la risposta corretta ¢ una sola, ma cio viene dopo, a valle della
domanda, e non riguarda la sua struttura logica, bensi la natura delle cose nel loro specifico
esistere).

Torniamo al libero arbitrio. La possibilita di affermare che “siamo liberi; il libero
arbitrio esiste” presuppone la possibilita (astratta e, in ipotesi, scorretta) di affermare che



“non siamo liberi; il libero arbitrio non esiste”, perché se mancasse la seconda possibilita
la domanda stessa non avrebbe piu senso, in quanto sarebbe priva di un oggetto da chiarire,
sarebbe priva della necessita di eliminare una o piu delle soluzioni logicamente possibili,
ma fra di loro incompatibili, da fornire in risposta alla domanda stessa.

Pertanto, se difettasse la dicibilita stessa dell’assenza del libero arbitrio che rango
avrebbe la domanda sulla sua presenza o assenza? Un rango molto diverso da quello di
una qualsiasi ordinaria domanda sullo stato delle cose, perché verrebbe meno il
presupposto logico della possibilita di incertezza fra due o piu soluzioni tutte in astratto
plausibili. In altre parole, la domanda “quanto fa 2 + 2?7 ammette in astratto una pluralita
di risposte, e questo la rende una domanda sensata. La nostra domanda sul libero arbitrio,
invece, non ammette (per quanto visto sopra) la soluzione negativa, e per cio solo cessa di
essere una domanda proponibile, sotto il profilo della logica che stiamo esplorando.

Eccoci quindi alla grave e paradossale conseguenza: anche 1’agente che si ritiene
libero, e che vorrebbe affermare “siamo liberi”, come conseguenza della sua ricerca di
quale sia il vero stato delle cose in merito all’esistenza del libero arbitrio, ¢ costretto al
silenzio. Vi ¢ costretto dall’annientamento della risposta contraria, dal necessitato silenzio
del determinista, dal fatto che la risposta negativa (“non siamo liberi’’) non ¢ logicamente
ammissibile.

I1 quesito ¢ esploso perché si rivela privo della possibilita di una pluralita di risposte
tutte in astratto logicamente ammissibili; la domanda risulta priva di senso logico perché
la risposta negativa ¢ inammissibile, e in conseguenza di cid la domanda stessa muta
natura, non ha una struttura che la possa far accettare come domanda dotata di significato.

Eppure la domanda continua a formicolare nella nostra mente. Siamo finiti in una
situazione paradossale.

3) Il Paradosso

La situazione ¢ paradossale perché il pensiero che riflette su sé stesso si scontra
con 1 limiti logici dell’autoreferenza, dimostrati (con riferimento ai sistemi formali, tipo la
matematica) da studiosi di logica nel corso del XX secolo (primo fra tutti, Kurt Godel). Si
scontra quindi con l'impossibilita di rispecchiare integralmente e perfettamente le strutture
del complesso cervello/mente con 1 simboli che ne sono il risultato. Si scontra con
l'indecidibilita di una certa categoria di domande sul sistema (un qualsiasi sistema formale)
poste col linguaggio e con le regole del sistema stesso. Si scontra con I’incompletezza di
tutti i sistemi, dalla matematica al nostro cervello, e con la conseguente regola
dell’inammissibilita di un'autorappresentazione completa e veridica del sistema senza
uscire dal sistema di riferimento. Siamo di fronte al problema del soggetto che pensa se
stesso: l'autoriflessione perfetta e integrale ¢ impossibile!.

Ora, mentre per esempio con la matematica possiamo sempre costruire dei meta-
sistemi, nei quale rendere decidibile una domanda relativa al funzionamento di quel sotto-
sistema (inglobato nel meta-sistema) al cui interno la domanda stessa non sarebbe stata
decidibile, questo col cervello umano (almeno per ora) non si puo fare.

! Sono consapevole che il teorema di incompletezza di Godel non autorizza affatto
estensioni automatiche delle sue conclusioni a un sistema biologico come il cervello. Tuttavia mi
sembra che le suggestioni che ne derivano, in campi diversi da quello dei sistemi formali, siano
meritevoli di indagine (come fatto anche da D. Hofstadter nel cap. 20 del suo famoso libro “Gddel,
Escher, Bach: un'eterna ghirlanda brillante™).



Non possiamo uscire dalla nostra grammatica cerebrale e dalle leggi di
funzionamento dei neuroni, con la conseguenza che certe domande sul funzionamento del
complesso cervello/mente non sono decidibili dal complesso stesso.

Una di tali domande ¢ quella sul libero arbitrio.

Pertanto, non ¢ vero che la domanda sul libero arbitrio della specie umana non
abbia senso in assoluto. Essa non ha senso all’interno del sistema cervello/mente umano.
In un sistema diverso, piu potente di quello umano, la domanda sarebbe del tutto sensata,
ed avrebbe quindi anche (almeno) una risposta corretta e (almeno) una risposta scorretta
(un'ipotetica pluralita di risposte corrette significa che la domanda originaria pud a sua
volta essere scomposta in domande piu raffinate e piu specifiche, fino al momento che
ogni singola sotto-domanda ammette soltanto una sotto-risposta corretta).

Di qui 'immenso dibattito filosofico succedutosi nel corso dei secoli. Di qui una
sensazione paradossale. Di qui I’impasse.

4) La felicita

Certamente tutti noi sperimentiamo ogni giorno la sensazione di essere (in alcuni
dei nostri stati mentali) dotati di libero arbitrio, e ci comportiamo di conseguenza. Tale
sensazione ¢ insopprimibile e sta a fondamento dell’intero consorzio umano. Sta a
fondamento della scienza; sta a fondamento del diritto e delle relazioni etiche fra gli
uomini; sta a fondamento dei nostri continui dilemmi, delle preoccupazioni e delle ansie,
dei momenti felici come di quelli infelici. Per quanto numerosissimi siano i nostri atti
quotidiani automatici e robotici, non coscienti, tuttavia residua l'impressione che vi siano
nella nostra vita pensieri e azioni che sono da noi stessi deliberati, e che se anche
rappresentassero soltanto 1'1% del tutto sarebbero comunque decisivi, perché relativi alle
situazioni piu importanti.

Viceversa, un mondo in cui fossimo convinti di essere degli automi deterministici
sarebbe molto, molto diverso; cosi diverso che risulta perfino difficile immaginarlo.

Resta quindi immortale, inesauribile, la storica domanda, quella sull'esistenza del
libero arbitrio, che impegna tante menti da cosi tanto tempo, e che sembra anch’essa
insopprimibile.

Ebbene, v’¢ (almeno) un modo di trattare una domanda cosi intrattabile, come
quella sul libero arbitrio, ed ¢ quello della consapevolezza ipotetica.

Consapevolezza vuol dire essere coscienti che la domanda non puo avere una
risposta; non puo essere gestita allo stesso modo delle domande ordinarie, quelle che hanno
senso, che vertono su questioni decidibili all’interno del sistema nel quale tali questioni
vengono poste (€ una posizione simile a quella che, in campo teologico e relativamente a
Dio, viene avanzata dall'apofatismo).

L’atteggiamento ipotetico vuol dire che mi pongo dinanzi al quesito, oltre che con
tale consapevolezza, con atteggiamento di contemplazione esistenziale delle due ipotesi:
“siamo liberi” oppure “non siamo liberi”. E mi dico: anche se non lo posso conoscere, ¢’¢
il modo in cui stanno le cose; non lo determinero mai, ma so che esiste. Posso essere libero;
posso non esserlo: entrambi 1 due scenari sono vertiginosi e suscitatori di meraviglia.

a) Lo scenario dell’assenza di libero arbitrio

Se “non siamo liberi”, allora davvero nulla ci pud preoccupare. La sensazione che
determinate scelte, e le loro conseguenze, dipendano da noi ¢ una grande illusione.

Un'illusione sorta perché funzionale al buon adattamento della specie umana.




Funzionale, in particolare, alla costruzione di quella “super-socialita” che caratterizza
I’essere umano. Una super-socialita in base alla quale abbiamo costruito reti di relazioni
molto complesse, che si reggono sul senso di responsabilita delle persone (e sul sistema
che sanziona I’insufficienza di tale senso), che a sua volta si fonda sull’illusione del libero
arbitrio. Tutti gli animali sviluppano modalita cognitive idonee a fornire loro il miglior
adattamento all'ambiente e non mirate a formare una percezione completa e veritiera del
mondo. Cosi anche nella specie umana l'illusione del libero arbitrio, strettamente collegata
come ¢ all'autocoscienza, serve alla costruzione di comunita che funzionano grazie a un
controllo non sempre diretto (come invece accade nelle comunita degli altri primati,
soggette al controllo, diretto e visivo, degli individui dominanti). Il controllo indiretto, che
permette strutture sociali molto complesse e basate sulla cooperazione, ¢ mediato
dall'interiorizzazione individuale delle regole sociali, per la quale ¢ di fondamentale
importanza l'illusione della liberta, col conseguente senso di responsabilita, e con la
cascata di emozioni sociali che ne derivano e che ci caratterizza (vergogna, orgoglio, colpa,
invidia, compassione, gratitudine, ammirazione, indignazione, disprezzo, ecc.).

Viviamo quindi in uno stato di immenso inganno, in cui la sensazione di
autocoscienza che ci pervade (qualunque sia la sua origine e la sua funzione) ci trascina a
vederci come agenti causali, autori liberi (e moralmente responsabili) di alcune delle nostre
azioni, quando siamo invece soltanto delle macchine biologiche, non arbitri del nostro
destino piu di quanto lo siano le cellule del nostro corpo.

Ferma I’insopprimibile necessita di tale illusione, nei momenti in cui essa viene
contemplata come tale tutto si riappacifica. Sentirsi pedine di un gioco molto piu grande,
che non possiamo in alcun modo dominare, ¢ pacificante. Se davvero immersi in tale
prospettiva, e in modo contemplativo, si percepisce la possibilita, e la profonda sensatezza,
di prendere tutto per come viene, nella buona e nella cattiva sorte.

b) Lo scenario della presenza di libero arbitrio

Se invece “siamo liberi”, allora siamo protagonisti di una vicenda straordinaria,
quasi divina. La specie animale cui apparteniamo, infatti, ¢ causa prima di alcune delle
innumerevoli catene causali che determinano il corso attuale di questo universo. Causa
prima! Come lo ¢ la divinita nelle varie concezioni che I’uomo ha elaborato della divinita
stessa. Come lo ¢ la fisica-chimica del complesso materia/energia nella concezione
scientifica attuale dell'universo.

La volonta cosciente, non del tutto dipendente da stati della materia neuronale, si
eleva a agente causale, in determinati contesti, essendo 1'origine di azioni che non hanno
altra spiegazione se non quella che si riconduce al libero arbitrio dell'uomo. Siamo di fronte
alla causazione mentale: il “non fisico” che da origine al “fisico”; il “non fisico” che
introduce nell'universo piu energia di quella gia presente sulla base del complesso
materia/energia, di natura fisica, che si ritiene comporre il tutto. Il mondo degli effetti fisici
cessa di essere causalmente chiuso e si apre in una sua parte, per quanto piccola, ad un
autentico demiurgo, I'uvomo. Le attuali leggi fisiche fondamentali sono messe a dura prova.
E uno spalancamento sull'oltre: oltre i vincoli della biologia, oltre i vincoli della materia.
E una prospettiva vertiginosa.

L'vomo, grazie al libero arbitrio, potrebbe essere alle soglie della liberazione della
specie dalle leggi dell'evoluzione, e potrebbe diventare padrone del proprio destino.
Un'utopia con immense ricadute in campo religioso, politico, sociale, scientifico.

Pensieri di tal fatta hanno anch'essi una grande capacita pacificatrice. Le beghe
personali, oppure quelle socio-politiche della nostra comunita civile, impallidiscono di




fronte all'immensita del significato profondo dell'esistenza del libero arbitrio. La loro
importanza, che quando le guardiamo da vicino ci sembra centrale, e ci domina, in una
prospettiva siffatta svanisce, diventa perfino ridicola. Se siamo liberi, ci si apre davanti un
mondo di possibilita di trascendimento degli attaccamenti quotidiani la cui percezione ¢
anch'essa al contempo rasserenante e energetica.

Lorenzo Scarpelli
Articolo pubblicato, con piccole variazioni, in Pegaso, n. 195, maggio-agosto 2016



